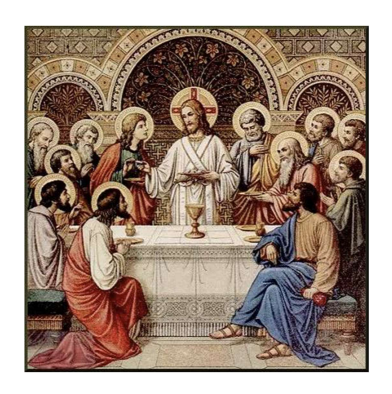
# "加爾瓦略山與祭臺"

#### Calvaire et Autel

Gaston Salet



上海土山灣印書館發行

公教传统书苑 圣功教会传统书籍整理组 整理

精校 梁则济利亚 打字、排版 王若瑟

内容来自网络, 由圣功整理

本组长期招募书籍打字、校对、排版整理人员 请洽 Q 群: 123544867

#### 加尔瓦略山与祭台目录

| △两个镜头△            | 5  |
|-------------------|----|
| △十字架与祭台的异同△       | 5  |
| △教会的指示△           | 6  |
| △加尔瓦略山不是一普通的史迹△   | 8  |
| △耶稣受难是救世的奥迹△      | 9  |
| △阻止『过去』消逝△        | 11 |
| △圣事是什么△           |    |
| △最后晚餐△            | 13 |
| △弥撒是什么,不是什么△      | 14 |
| △弥撒是祭礼兼圣事△        | 15 |
| △十字架与弥撒△          | 16 |
| △无数次祭献,一个十字架△     | 17 |
| △十字架上与祭台上的司祭与牺牲△  | 18 |
| △耶稣的受难常在我们面前△     | 20 |
| △和基督─司祭兼牺牲的基督──起△ | 21 |
| △望弥撒与领圣体△         | 23 |

#### △两个镜头△

纪元三十年四月某日,耶路撒冷城外加尔瓦略山上正在 执行死刑:三个十字架上钉着三个血人,奄奄一息,还在作 垂死挣扎;执法的兵士们司空见惯,依旧在喜谑嘲笑;几个 人指着中间的那个死犯一耶稣一在高声辱骂;周围的民众都 在交头接耳,纷纷议论着;孩子还在追逐玩耍,不是年幼无 知,真要骂他们没心肝呢!…天上乌云密布,一种说不出的 热闹而惨厉的气氛!离耶稣的十字架不远,三四个妇女伴着 耶稣的母亲玛利亚,玛利亚注视着耶稣,矻立不动。耶稣口 中喃喃说了几句话,接着大喊一声,头垂倒了。闭幕。

一所峨特式的圣堂中,司铎正在祭台上。上面是孤形的圆穹,四周是各色的花玻璃窗,透进黎明的曙光,半明不暗,全堂充满着诗意;台上几枝蜡烛发出柔和的光芒,一切装饰都是古色古香,好像进入另一个世界。司铎从容地,低声念着拉丁经文,不时做着几个简单的动作。圣体,圣爵举起来了,接着又是几遍经,几个手势。司铎先领了圣体圣血,然后将圣体送给教友。『弥撒』完了。

#### △十字架与祭台的异同△

这两个场面,一切都不同。假如摄成五彩影片,放映在银幕上,二者的差异,谁也一目了然。前者是一个粗俗的流血镜头,表现着残酷的现实的人生,是一出老少都懂的悲剧。后者却是超现实的宗教仪式,手势,礼节,象征些什么,隐

晦难明。加尔瓦略山和祭台,只有异,没有同!

但是我们教友都相信『弥撒』就是十字架上的祭献,弥撒不是一种空洞的纪念,确实『表现』,『继续』,『延长』基督的苦难,救赎世界的苦难。

这谁能懂呢?耶稣死在加尔瓦略山上是一事,现在圣堂 中举行的弥撒是另一事,前后相隔两千多年,过去现在怎能 捻成一团呢?况且十字架是国家执法,弥撒是宗教仪式,怎 能硬拉在一起,说是『二而一』呢?

### △教会的指示△

我们先该听听教会说了什么。那末最好一读脱里腾公会议的决案:

『照圣保禄宗徒的结论,旧约时代,勒未族的司祭资望不足,不能完成任务,天主圣父仁慈的布置,另一位买尔塞德班的司祭,耶稣基督代兴,他能领导天主所要圣化的人,登入圣域。吾主耶稣为完成永恒的救赎,亲自在十字架坛上,一次舍身致命,自献于天主圣父。但是死亡并没有结束他的司祭职务。因此在被人出卖的那一夜,最后晚餐的时候,他留传给教会一种有形的祭礼,这祭礼表现他次日在十字架上的血祭,永久纪念这一次血祭,散布十字架祭的功效,补赎我们的罪孽。他以买尔塞德班永久司祭的资格,把隐在饼酒形像下的自己的

血肉,奉献于天主圣父;还把同一形像下的血肉分赐宗徒,作为饮食,同时就立他们为新约的司祭,向他们说:『你们也这样做,为纪念我』,这就是命宗徒和宗徒的继任人举行这祭礼。这是圣而公教会信守不易的教义。因为耶稣举行了纪念先民脱离埃及的旧巴斯卦节后,制定了新的巴斯卦节,他用了可见的形像,自作牺牲,经教会司祭之手,献于天主,纪念他如何为救赎我们脱离黑暗的势力,重登天国,而舍身流血,去世升天。』

#### 公会议还说:

『在弥撒的神圣祭礼中,同一基督,用不流血的方式,隐身饼酒的形像中,自作牺牲;而十字架是一次流血的祭献,同一牺牲,同一奉献者,不过十字架上基督独自祭献,弥撒中经过司铎之手。所不同的是奉献的方式。』

这决案的要点,总括起来,如下:

弥撒是有形的祭礼,表现,纪念十字架上的血祭,并实施十字架的功效。

弥撒是一种宗教仪式,用象征的方式,由司铎代表教会举行。

基督虽则看不见,但确实在场,确实献于天主,只是不流血。

弥撒与十字架:同一牺牲,同一奉献者,而奉献的方式

不同。

因此粗看起来,二者迥乎不同,但是我们都该相信弥撒 是真正的祭献,和加尔瓦略山有密切的关系。

当然这是奥迹,我们没法彻底了解,但是至少能用不矛盾的字句,表达这奥迹的意义。此外我们还该进一步研究弥撒和我们的生活有什么关系。

第一我们该透过物质的外表,去探索十字架与弥撒的内幕。假使知道了耶稣的受难不是一种单纯的历史上的惨案,弥撒也不是一种空洞的宗教仪式,或许能进一步认识弥撒与十字架的关系。

#### △加尔瓦略山不是一普通的史迹△

耶稣的死是事实,属于历史的范围。假使当时耶路撒冷有报纸,那末星期六出版的刑事新闻栏或许登载了;假使当时有电影,或许摄入每周的新闻片中。从这一方面说,耶稣的死是史迹,是历史的断片,已经被时间的洪波卷到两千年前。现在可以记录在卡片上,插入学者史料柜的某一时代某一类中。

为一些比较深刻的史家,不单记录故事,也知道以人的 立场批判历史的史家,那末耶稣的死,是是非颠倒,人欲横 流的时代中为正义而舍身的最高模范;耶稣的死,意义深长, 可以和苏格拉底或其他受压迫的伟人媲美。

这种看法,不能说它不正确,可是太肤浅了。因为在叙

述世事变迁的历史外,还有『圣宠的历史,这才是真正的历史。』(Léon Bloy 语)

我们大概都注意到,一个最庸碌,最没意义的人,他的生活不是外面表现的动作,内心还有极复杂深奥的活动。单看外表,终日不过为吃饭而机械地操作,中间插入一两段罗曼史作为点辍,有时风波突起一如战争一便卷得无影无踪…但一切外界的活动,不过透露或影响另一种活动:便是各人在建设他的将来,决定他的永久命运,照着他对于天国的态度而努力。

谁认为战争,和约,革命,五年计划,经济改革…才有 记录的价值,真是皮相之论。世事的变迁,不过是人生的点 缀,不过是各人锻炼人格,前进或后退,上升或堕落,获致 或丧失人生目的的机会。宇宙间一切动相,都被永远包围着。 灵魂的历史,天主在灵魂上活动的历史,才是最深刻的,惟 一有意义的,垂之永久的历史。

耶稣便在这部历史的中央。谁用唯物的眼光,只看耶稣生活的浮面,真是舍本逐末。

史迹之上,还有奥迹。

#### △耶稣受难是救世的奥迹△

用信仰的眼光看去,那末耶稣的生死是救世的奥迹。史 实的后面,隐藏着神圣的真相:便是我们的大司祭耶稣用自 己的生死,举行了一次伟大的祭礼;这降生为人的天主,既 是人类的元首,代表全人类,献上本身的和全人类的痛苦,向天主表示自己的爱情,为补赎人类的罪恶。

耶稣降世之日起,从白冷山洞,到割损献堂,纳匝勒的 木匠生活,三年传教工作,都是这祭献的表现,而加尔瓦略 山最后一息,便是这祭献的完成。

这祭献的效果,便是耶稣所受痛苦的赎罪价值,罪孽赦 免,人类跟着死而复活的耶稣,复义成圣。

这祭献在耶稣的一生表现出来,像一出悲剧,在舞台上,一幕一幕地演出。耶稣的一生该安置在某一时代,某一地点。但是谁能着眼于奥迹,那末耶稣的一生决不受当代社会的限制,它超越空间时间,和永远接触,决定人类永远的命运。加尔瓦略山惨案,属于过去,和我们相隔两千年,但是救赎的奥迹常在我们眼前。加尔瓦略山远在万里,我们可以计算巴力斯坦与中国各省的距离,但是山上的十字架近在咫尺,它不是几尺高几尺阔的木十字。基督的奥迹和地图纪元没有关系,它是永远的,无限的。

圣奥斯定一次讲道时,说明怎样耶稣受难一面是历史上的陈迹,一面却靠教会的典礼纪念体现,成为万古常新,超越时代的奥迹:

『我们都坚信基督为我们死过一次。我们都知道这事已 经过去。但教会举行的典礼,能扭转乾坤,使历史不断再现。

历史和教会的典礼并不对立,并没有真伪之分。耶稣的 死,站在历史的立场说,是可一而不可再,但是教会的典礼 使它再现。历史上的事迹已经过去,而教会的典礼纪念重演, 阻止『过去』消逝。

我们的『巴斯卦』一基督一已经祭过,祭过一次,基督 不能再死,死亡已经不能侵犯基督。根据历史,『巴斯卦』是 陈迹,不能再见,但是根据奥迹,我们年年有『巴斯卦』。』

#### △阻止『过去』消逝△

万事东流水•谁想找回过去,都是白费心机。人生是连续不断的发明,新陈代谢,没有一人能驻足不前的。考古学是骗局。只消看耶路撒冷经过几次浩劫,耶稣的遗迹已经完全湮没不传,这不是最好的佐证么?到圣地去朝圣的人,都希望历史再现,能一睹耶稣的风采,可是谁不乘兴而去,败兴而返!

天主不能使泉水倒流,使历史翻身。但奥迹不是单纯的 历史,奥迹属于永远,天主能使奥迹和我们相聚,使我们亲 灸耶稣。

进一步说,天主既然用降生的方法来救赎世界,照理也该使耶稣和全人类有实际的一当然精神的一接触。生命的太阳该永悬天空,照耀古今。

天主为达到这目的,发明了『圣事』。

#### △圣事是什么△

基督生时,在第伯里亚湖滨或耶路撒冷城中,一句话,一个手势,使瞎子重见天日,盲目的灵魂获得信仰的真光,使瘫子行走,麻痹的灵魂恢复行动的勇气,使死人复活,犯罪的灵魂再生。基督所接触的,生命也随着通过去。

现在,一切继续不变,因为教会就是基督和我们同居共处,基督就在我们左右,为我们服务。基督在教会中的行动言语,就是『圣洗』,『坚振』,『告解』…总名『圣事』。

圣事是天主的新发明,是一种仪式,包括动作和言语,使人联想到基督的行事,使人享用救主的恩泽。要理问答上说:『圣事是有形的记号,为赋圣宠于领受的人。』圣事是一种符号,表示天主动作的符号:如注水额上,表示洗涤罪恶;是一种有实效的符号,赋畀圣宠的符号,如付洗注水时,灵魂确实澡雪了。因此圣事是基督在我们中间继续他救世的生死,虽然我们肉眼看不见基督,基督确实在我们面前。

从此我们可以明了圣事的性质了。圣事不是模仿基督的 动作,不是排演福音上的故事,不能和图画或照片并论;圣 事只是概括的暗示,不是教我们想像耶稣现身。但是圣事有 更大的功效,它使耶稣亲自在我们灵魂上行动。因为它是有 实效的仪式,和耶稣的动作有同一的德能。

圣事是用仪式表现耶稣的生死,同时传达这奥迹的功效。耶稣为我们的便利,为增加自己和我们的接触,帮助我们超凡入圣,把他的一生『圣事化』,圣事并不在耶稣在世的生活以外,有所增益,因此虽然无限制举行,而耶稣并不再生再死。

无论那一件圣事,都使我们和救赎奥迹一基督的生死一 联系,这种功效,渊源于『圣体』:圣体是圣事的总汇,因为 『弥撒』直接表现十字架的大祭,耶稣本身。圣多玛斯说: 『圣体是耶稣受难的圣事,效果是人和基督结合。』

#### △最后晚餐△

耶稣在最后晚餐时,完成了这大奇迹。建立圣体,果然 是事实,是苦难的开端,但同时又是圣事,使受难奥迹永久 流传。

耶稣对着饼酒说: **《这是我的体,这是我的血;你们照样做,为纪念我。 》** 耶稣说这句话,不单为表示自己有救赎世界牺牲到底的决心,也不是预先声明,指示次日受难的意义。

建立圣体时,耶稣也没有先死一次,像在十字架上一样流血绝命。

这时耶稣把救赎世界的死亡,亲自献于圣父。这奉献用一种象征的仪式,用一种『记号』,用祝圣过的饼酒,表示十字架上的流血惨死。

这奉献是仪式,是有实效的仪式,举行的是言出事成的 基督。饼酒不再是饼酒,已经变成基督的血肉了。

有实效的仪式,因为饼酒形像下的基督,是自作牺牲的 基督,这仪式把十字架赎世的奥迹,加尔瓦略山的大祭,和 它的恩泽都交给宗徒。 因此建立圣体,不是加尔瓦略山受难的准备,也不是历史上的一断片,而是加尔瓦略山改编为礼仪,是受难变为圣事,是十字架的『记号』,散布十字架功效的『记号』。

因此建立圣体,不是孤立的行动,不是昙花一现的奇迹。 耶稣举行这一台『弥撒』时,制定了『弥撒』的典礼。建立 圣体是第一台『弥撒』也是以后全部弥撒的本源。当然第一 台弥撒和我们的弥撒有分别:建立圣体时,耶稣奉献未来的 死亡,我们的弥撒,奉献已经死过的耶稣。但在这一事上, 时间根本不成问题。因为奉献的,不是历史上的死亡,是救 赎奥迹中的死亡。圣奥斯定说:『未来的基督,过去的基督, 时间上有分别,却是同一基督。』

另一个区别:建立圣体时,耶稣亲身举行仪式;弥撒中,这永恒的司祭,当然也在场,可是肉眼看不见,同时借司铎之手行礼。因此建立圣体,是耶稣在世时举行的独一无二的弥撒,而以后司铎举行的弥撒,是耶稣生活在教会中举行的弥撒。但二者都是十字架的『记号』。

#### △弥撒是什么。不是什么△

根据了上述圣事的定义,对于弥撒的性质,还可以作进一步研究。

我们不能在弥撒中找流血的祭祀,找第二个加尔瓦略山。历史不能重现,加尔瓦略山不能再版。况且有谁希望杀害天主的惨剧,『再来一次』呢?『复活的基督,不能再死,

死亡在他身上,没有权力了』。

我们也不能在弥撒中找寻宰杀牲牷的迹象,要基督穿上 牺牲的服装,好像基督藏身饼酒的形象中未免太屈辱:基督 现在不能死亡,不能损伤,也不能屈辱了。

弥撒是十字架的『记号』,表现十字架;但不是做戏一般,惟妙惟肖,排演加尔瓦略山。假使弥撒的目的是如此,那末可以说导演太笨了,任何『受难图』都比弥撒高明。

弥撒也不是单纯的纪念仪式,如同圣枝主日,主礼的司铎,赞礼的修士,咏唱的儿童,手执棕榈枝游行、是为纪念耶稣荣进耶路撒冷,使人想见当时的情景。教会的任务,不在纪念过去,重建历史,教会是最现实的。只有现在的基督,才能纪念过去的基督。

弥撒是十字架的再现,新的表现,使十字架再出现于在 我们眼前。

#### △弥撒是祭礼兼圣事△

弥撒不是基督第二次流血,不是加尔瓦略山的再版,不 是耶稣受难的写真,不是普通的纪念式,不是空洞的象征典 礼,也不是受难的说明书,弥撒是圣事兼祭礼。

圣事兼祭礼:这就是说不属于耶稣在世生活的范围,这 祭礼不是受难的一部分,没有流血的牺牲,不是耶稣历史的 增补,弥撒与耶稣历史属于两个领域,两个世界。 圣事兼祭礼: 不是说仅有祭祀的虚名,不过增进热心的 幻觉。弥撒是真正的祭礼,弥撒中我们奉献耶稣的死亡,享 用救赎的遗泽。

#### △十字架与弥撒△

十字架和弥撒究竟有什么关系呢?

我们只能用两句古怪的话,作为答复:

弥撒就是十字架;

弥撒和十字架迥乎不同。

弥撒就是十字架,因为十字架奉献基督的死亡,弥撒也 奉献基督的死亡,基督只死了一次。

弥撤和十字架迥乎不同,因弥撒和十字架奉献的情形完 全不同。

弥撒的价值,本质,完全根据着十字架。我们在圣堂中看见祭台上供着十字架,其实是十字架托着祭台。没有十字架,便没有祭台,因为弥撒中献的是在十字架上流血舍身的基督。弥撒常向着十字架,离不开十字架,可以说和十字架合为一体。祭台上,十字架上,都是我们的大司祭,降生为人的天主,用人类的名义,联合了全人类,自作牺牲,献于圣父,补赎罪恶。同一司祭,同一牺牲,同一基本动作,同一奉献。

弥撒和十字架是独一无二的祭礼。

从另一面说,弥撒中,十字架上,祭献的方式,截然不 同。

在加尔瓦略山上,我们找不到祭礼的痕迹。山上小人得志,残杀无辜,报仇泄恨,那里有祭坛,司祭,奉献牺牲的仪式,观礼祈祷的民众?凡目击山上情形的,决不会想到祭祀的。

弥撒中,我们却看见祭台,台上穿着祭服的司铎,象征的动作,饼酒的奉献。但是谁死呢,谁在流血呢?不流血,不死,怎能有牺牲,怎能算祭祀呢?

该有信仰的眼睛,才能发现加尔瓦略山的真相,才能透过暴行,看见基督甘为牺牲,表现最高的爱,自献于天主圣父。

该有信仰的眼睛,才能看出弥撒完全被基督超越时间的 爱所渗透,弥撒囊括十字架的功效,因此教会称弥撒为『不 流血的祭献』。

#### △无数次祭献,一个十字架△

我们该记住:救赎的工程是在两个不同的计划中进行的:一个是历史的计划,分过去现在将来的计划,这计划获致了无限的,超越时代和世界的效果;另一个是圣事的计划,用象征的仪式,包含和分发这不受时间空间限制的效果的计划。

假使我们能分开这两种计划, 便不会勉强弥撒和十字架

合并,一面却更容易看出二者异途同归,认识祭献的单一性。 加尔瓦略山与加尔瓦略山的圣事,不是两个加尔瓦略山;受 难与受难的圣事,也不是耶稣两次受难;史迹的表现并不增 加史迹,纪念耶稣受难的仪式,并不使耶稣再死。但是这纪 念仪式有实际的功效,因此能把握着受难的本质。

耶稣存在圣体中的方式,也能帮着说明弥撒的真谛:耶稣虽然在干万圣体中,但并不因此有干万个身体,千万次奉献耶稣的死,并不使耶稣再死干万次。圣若望基所已经注意到这一点:『我们奉献同一的基督,因此只有一个祭礼。在许多地方奉献基督,不是有许多基督么?绝对不。各处奉献,基督的身体,依旧是一个;同样,祭礼也是一个。我们的大司祭献上圣化人类的牺牲,我们献的也就是这个牺牲,这牺牲永远不会毁灭的』

我们举行无数次弥撒,十字架的数目并不增加。建立圣体的目的,便是使后世能重新举行,不是重新流血;是继续祭献,奉献的次数随时代而增加。

十字架好比太阳,全世界受它的照耀。太阳本来不必旋转移动,只消发光,地球各部先后接受它的光线;救赎奥迹也如此,它的力量永久持不变,不必向每人移动,我们用弥撒的祭礼,络续到达十字架下,靠十字架而得救。

#### △十字架上与祭台上的司祭与牺牲△

加尔瓦略山是历史上的祭礼, 弥撒是圣事中的祭礼, 从

这一区别,可以懂得十字架上弥撒中司祭与牺牲的区别,还 可以从区别之中,看出深刻的统一性。

加尔瓦略山上,群众只在看热闹,根本不会想到山上正 在举行伟大的祭祀;下午三时后,他们都急忙忙回去预备过 巴斯卦节。只有几个人,特别是圣母玛利亚懂得这意义,知 道耶稣是真正的大司祭,是主祭也是牺牲,当时看得见的司 祭和牺牲都是耶稣。

弥撒中,看得见的司祭,不是耶稣,是教会派的代表— 司铎,用耶稣的名义主礼。

十字架祭是耶稣历史的一段,耶稣自然该当众执行司祭的任务。弥撒不属耶稣历史的范围,是象征式的圣事,是教会的大典,耶稣虽然在场,但隐身在饼酒的形像下,不必显露色相;因此不出面主礼,而由司铎代表。

但是我们该撇开这种表面的歧异,向远处深处着眼。加尔瓦略山上,耶稣不用个人的名义是以人类元首的资格出席;全人类都在十字架下,更好说,在十字架上,因为救主心中包罗人类全体。耶稣怀抱着全人类,和全人类一同举祭。他把我们献给天主圣父,而原则上我们已经同耶稣奉了我们自己。教会这时也在山上,基督的祭献也包括日后教会的祭献,预先付出教会祭献的代价。

弥撒中,程序虽然颠倒,实际并不变动。因为基督暝暝 中也常在祭台上,和我们合祭,同作牺牲。现在我们不单存 在耶稣的意念之中,我们每人本身也列席,亲自参加。 总之,无论过去和现在,都是人类,经元首之手,在元 首之中,和元首共同举祭,同作牺牲。

圣奥斯定说:『基督是元首,教会是肢体,因此基督奉献了教会,教会奉献了基督。』

说到这里,我们该提出教会的中心教义:我们都是基督,基督在每人身上生活死亡,我们都有责任继续基督的隐居生活,劳动生活,苦难生活,赎罪的死亡,等待着日后的胜利和幸福的生活,基督比我们先到达终点,我们在基督身上已经预先获得胜利。『几时我们流血,这血从加尔瓦略山上流下。』我们不能说基督有双重历史,并行而不同的历史:第一世纪在犹太的历史,在世界上的永久历史。不,基督所以在犹太生活三十余年,不过为了能在每人心中永久生活。救世的祭献,没有第二次举行,严格地说也没有两个截然不同的阶段。弥撒只是加尔瓦略山的继续。

#### △耶稣的受难常在我们面前△

Léon Bloy 说:『时间是人类死仇,恨灵魂永生不灭,无法可施,设下的骗局。我们都是十五世纪的人,第十世纪的人,我们都在时间中心,目睹加尔瓦略山的祭献,我们都是耶稣降生前的人,古代历史每一页上有我们的名字。』

『史迹不是连续的,绝对地说,都是同时的。』

『历史是在倏进倏出的观众前,演出永恒的戏剧。』

这位哲学家把时代历史搅成一团, 现在不必去追究这些

话的意义,也不必相信时间是魔鬼破坏我们永生的阴谋。但 至少时间的确常使我们忘掉生活的永久价值。『我们都是十 五世纪,第十世纪的人』,究竟通不通,现在丢开不管;至少 『我们都在时间的中心,目睹加尔瓦略山的祭献』,却是确 切不移的至论。耶稣绝命的时候,是时间的中心,时针走到 这一点上,停留不动了。

弥撒便是为提醒我们,把耶稣受难常放在我们面前。每 天是耶稣受难节,使我们记忆,耶稣受难在奥迹的时钟上, 永久是现在,不会消逝的。

## △和基督─司祭兼牺牲的基督─**一**起 △

现在我们可以比较明了教会所制定的:『弥撒是重复, 包含,表现,继续,加尔瓦略山的祭礼』,这些名词的意义 了。

现在也可以懂得教会为什么谆谆嘱付我们,该和基督一起,在祭台上同行祭礼,奉献自身。我们有许多方法,帮助我们热心望弥撒,但是这观念是望弥撒的基本条件,绝对不可少的。

耶稣立定弥撒祭礼,也不过是为领我们到加尔瓦略山上,教我们参加救世的工作。

耶稣受难时,加尔瓦略山上有多人麻木不仁,只想看热闹,他们囿于环境,情有可原。但是弥撒中,绝对不许有袖

手旁观的教友。弥撒是我们每人的事,每人该参加工作。

我们的工作,是和救主耶稣一起,在耶稣内,献全人类 于天主圣父。多么伟大的工作!近视的,气量狭窄的,都没 有做教友的资格。教友眼中该看到人类全体,胸中该包罗古 今历史。

我们的奉献,也不能是形式的,口头的奉献,因为我们 先该奉献自身。『我们都是弥撒中的牺牲。』『基督要我们成 为他的祭品,』这是教会的传统大道理。

Olier 说: 『我们和基督合成一个面饼, 献给天主。』

假使我们不做到这一步,弥撒成为形式化,不生效力。 圣额我略说:『弥撒中,我们该实行弥撒所表示的意义。只有 我们变成牺牲的时候,基督才成为我们的牺牲。』这句话再 清楚没有了:我们自作牺牲的时候,基督正式是我们的救主。

弥撒一面祭献基督的苦难,一面祭献我们的苦难,一面 表示基督的死,一面暗示我们的死。弥撒是『记号』,不但表 示,还要求实现。

我们不必寻觅祭品,祭品垂手可得:就是我们本身,我们的生活,我们的痛苦。圣奥斯定说:『为教友,受苦不是意外的遭遇,受苦是他的职务。』痛苦变化我们成为牺牲。

『你们的泪, 你们的信仰, 你们的血,

和基督的合在一起,

像酒水一像:这便是祭祀的祭品。』

弥撒提高了痛苦的价值。要天主收纳我们的祭献,我们本身的诚心还不够:必需在祭台上,合在基督的祭献中,靠了基督的祭献,我们的祭献才有价值,才有赎罪的价值。

弥撒每天发放十字架的功效。但是不像发放救济品,只 消双手领取,至多道谢一声。弥撤是救赎工程的延长,在我 们面前进行着,需要我们参加。有了弥撒,靠着惟一救主, 在救主内,和救主一起,我们才能自救。经文上说:『每次举 祭,纪念耶稣受难时,我们的救赎也同时完成了。』

#### △望弥撒与领圣体△

从此我们也明白领圣体和弥撒的关系,和我们生活的关系。

『望弥撒是为了领圣体』: 古代各种祭祀,普通都以分食祭胙结束。这一举动,有深刻的宗教意义,表示祭祀在促进天人的联系。弥撒中也祝圣饼酒,为供应我们生命之粮,以天主的血肉,作为我们的饮食: 弥撒祭礼的终点是结合天人的圣事。

『领圣体是为望弥撒』: 因为领圣体不单是教我们饱餐 天上珍馔,领圣体的主要作用,是和自作牺牲的耶稣结合, 使我们也变成牺牲。圣多玛斯,根据圣奥斯定,称外面的祭 献是每人自献于天主的记号。教友参加外面的祭礼,是为表 明本人内心的祭献。那末参加弥撒,还有比领圣体更好的方 式吗?古代教父们都说:『领圣体是领十字架。』因此领圣体 是祭献的完成, 总结。

最后我们该注意教会全部建设和发展,都靠着弥撒。因 教会是钉死的耶稣产生的,只靠祭献的灌溉而发育壮大。基 督的奥体,是由『和耶稣同死同生的人』构成的。

一九三三年上,为纪念救赎成功一千九百周年,教宗命令在露德三日三夜连续不断举行弥撒。这真是一极有意义的动举,同时揭示了另一更有意义的事实。祭台已经普及全球,不是短短三天,现在每天每小时中世界各地循环不息举行着弥撒。十字架一天比一天加紧包围世界,只有十字架能挽救世界。